## كتاب الشصر

## السلسلة الحوارية كتاب يوثّق مسيرة "صميار الدمشقي" أدونيس: إنهضوا من كبوتكم أيها العرب!

لا التزلف للحماعة.

ما بيدو. فالمثقف وظيفته السير عكس التيار،

اخيرا، انتقلت هذه السلسلة الحوارية بين دفتي

كتاب بالعنوان نفسه (مع "CD" الحوار) عن

"دار الاداب"، لتشكل وثبقة بهتدى بها فعلا في

هذا الزمن الاغبر. سلسلة تغطى كل جوانب

حياة ادونيس، ومسيرته المتشعبة التي بدأت

بسلاسة وانسيابية، ندخل الى حديقة ادونيس.

نعود معه الى طفولته الفلاحية في قرية

قصابين السورية، ومدى تأثير والده في حياته

وتشكيل شخصيته ووعيه، ونكتشف كيف

كانت حياته عبارة عن مجموعة من الصدف

السعيدة اوصلته الى ما هو عليه اليوم: انه

ذاكرتنا الحبة، بحسد بشخصه مرحلة تأسيسية

في تاريخنا الثقافي والسياسي والفكري. لطالما

تعرض هذا الشاعر الرائي والمنظر الاشكالي

لحملات واتهامات بتكرار نفسه وطروحاته.

لكن ربما علينا ان نسأل: هل تغير الواقع

العربي منذ خمسين عاما حتى اليوم، حتى

نتهم ادونيس بأنه خارج العصر ؟ على العكس،

نزداد تراجعا وتخلفا، و"لبست لدينا رؤية

واضحة لهذا العالم الذي نعيش فيه (...) نحن

عالم مستتبع على جميع المستويات، على

المستوى الثقافي العام والاقتصادي" على حد

صاحب "تنبأ ايها الاعمى" متشائم من

واقعنا، ومما سمى "الربيع العربي" الذي انتج

معارضات اسوأ من الانظمة. اذ ازداد "الوضع

تخلفا واهانة، ليس على المستوين الاجتماعي

والثقافي، انما على المستوى الشخصي ايضا". اذ

ان ادونيس يرى ان المعارضة الحقة يجب ان

يقوم خطابها في المقام الاول على تحرير المرأة او

تعبير ادونيس في الحوار.

من سوريا، فلبنان ففرنسا حيث يقيم اليوم.

السلسلة التلفزيونية للشاعر والكاتب السورى الكبير ادونيس على قناة "الميادين" صدرت اخبرا تحت العنوان نفسه: "ادونيس... هذا هو اسمى". كتاب سلس يختصر سيرة ابرز مؤسسي الحداثة في بيروت الخمسينات، ويروى رحلته المتشعبة والاشكالية في رحاب الشعر والفكر والتراث

> "ادونيس... هذا هو اسمى" هو في صميم خياراتنا كقيمة انسانية وفكرية وحدلية، عربيا وعالميا (...) انها المساحة للمعرفة ولفهم السباقات التاريخية في الثقافة العربية. انها الاسئلة الضرورية في فضاءات العالم العربي التي طغت عليها الفتن والجمود الفكري والتجهيل. يكاد هذا المشهد الدموى الغزير يكون غير مسبوق في تاريخنا العربي، او بالاحرى ليس بهذه الوحشية والتخلف والعنف، يقابله انقسام عمودي عبر عن مكتنزاته بخطاب سیاسی عنصری وتحریضی، طائفی ومذهبی، بات شريكا في سفك الدماء وهتك الانسان العربي وقيمته الانسانية".

> بهذه المقدمة وضعت قناة "الميادين" سلسلتها الحوارية مع الشاعر والكاتب السوري الكبير ادونيس (1930) في الراهن السياسي والاجتماعي والفكري الذي تعيشه المجتمعات العربية، الممزقة بالجهل والفتن والتخلف الحضاري، والصراعات الدموية، وزمن الذبح على الهوية الدينية والعرقية.

> السلسلة الحوارية "ادونيس... هذا هو اسمى" التي بثتها "المبادين" على حلقات قبل اشهر، واعدها وقدمها الصحافي بيار ابي صعب، استضافت الشاعر والكاتب الاشكالي في مراجعة لافكاره وطروحاته الفكرية، ولاستعادة مسرة شخصية لا تقل اثارة عن مسيرته المهنية المتوجة بالربادة، بدءا من مجلة "شعر" الطليعية (كان ادونيس احد مؤسسيها مع الشاعر الراحل يوسف الخال)، وصولا الى حفره عميقا في التراث والشعر العربين، وطروحاته الجدلية في خصوص النص الديني والمجتمع والحداثة، وموافقه السياسية التي طالما اثارت جدلا وانقساما حادين لا يزعجان "مهيار" على

فصل الدين عن الدولة. لكن بدلا من ذلك، ها هو الدين استحال اداة سلطة عوض ان يكون "افقا للتأمل والتجارب الروحية، للتساؤلات عن الوجود والعالم والمصر، ولاكتشاف الاخر الذي يعيش معنا".

يوجد تطور ولا حداثة".

كلمة الحداثة ستدبر دفة الحوار الى مغامرة تأسيس مجلة "شعر" التي صدر عددها الاول في بيروت في شتاء عام 1957، معلنة دخولنا عصر الشعر الحر. سنقرأ في الكتاب كيف نفد ادونيس بريشه الى بيروت في عز العدوان الثلاثي عام 1956. حالما وطأ الحدود اللبنانية اعلن النفير العام في سوريا واستدعى الاحتياط. لو تأخر قلبلا لكان كتب له مصر آخر. المهم انه وطأ ارض "جمهوريته الفاضلة" التي اصطفاها

علاقة قوية تربطه بالعاصمة اللبنانية التي كان قد اعلن موتها قبل سنوات بسبب التغيرات الفظيعة التي اصابتها وقضت على دورها الطليعى بصفتها حاضنة للاختلاف والتنوع

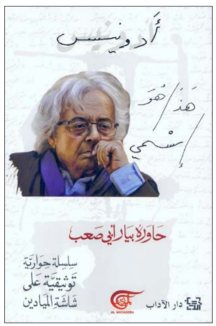
حين سأله ابي صعب اذا كانت المشكلة في الدين او في المؤسسة الدينية، اجابه انها لبست في النص الديني بقدر ما تكمن في عملية تأويل هذا النص وقراءته. سنكتشف خلال الحوار ان هذه "اللبرالية الدينية" عند ادونيس، تستمد جذورها من طفولته الاولى في كنف اب متسامح كان صديقا وناصحا لابنه اكثر منه ابا ذا سلطة عليه. اذ يستعيد ادونيس قربته قصابين وتأثيرها الكبير عليه، فـ"الانسان هو الارض التي مستها خطواته للمرة الاولى". كان والده فلاحا، لكنه مستقل عن زعيم العشيرة او الزعيم المحلى، وكانت لديه اقتناعاته الخاصة في ما يتعلق الدين. لا تنضوى مع الجماعة. الاهم انه نقل البه "لوثة" الشعر. عرفه الى كنوز الشعر العربي، وخصوصا الصوفية التي تقدم نظرة اخرى الى الوجود والمرأة التي تحتل مساحة اساسية فيها. هنا، يعلق ادونيس بان "من دون حرية المرأة، لا

بين المدن، معلنا فيها ولادته الثانية.



من خلال السلطة السياسية والثقافية. ردا على سؤال الى صعب عن الاخطاء التي ارتكبتها المجلة، اعترف ادونيس "اننا اخطأنا حبن تأثرنا معابر الحداثة الخارجية بشكل اكبر بكثير من تأثرنا معاييرها التي كان العرب يطرحونها ويناقشونها منذ القرن الثاني الهجرى مع ابي نواس، وابن الرومي، وابي تمام وبقية الشعراء". واعتبر ان قصائد الشعراء العرب القدامي عكست قيم الحداثة في المضمون، خصوصا وانها استندت الى تجربة جديدة قامّة على الحياة والممارسة الحية. استشهد هنا بابي نواس الذي كتب عن "البلد وحباته وعلاقاته الجديدة، وحرية العلاقات بن الافراد، رجالا ونساء، في العصر العباسي الاول". اوليست هذه القيم تشكل صلب الحداثة التي بشرت بها مجلة "شعر"؟ بل ان ادونيس اعتبر ان الحداثة "اسس لها الشعر العربي بدءا من القرن الثاني الهجري، اي القرن الثامن الميلادي، قبل بودلير ورامبو" اللذين يعتبران ابوى الحداثة الشعرية في فرنسا. ورأى ان خطيئة مجلة "شعر" انها قطعت مع التراث العربي بدل التعمق فيه وتقييمه ودرسه.

لكن ماذا بقى من مجلة "شعر" اليوم؟ سؤال يجيب عنه ادونيس بانها "اسست مشروعية التعسر بحرية وخلق الاشكال" بغض النظر عن الاوزان التقليدية. عدا ذلك، يعتبر صاحب



غلاف الكتاب.



## الحداثة العربية بدأت قبك الغرب مع ابي نواس والت الرومي والي تمام



"مفرد بصبغة الجمع" بأن مشروع الحداثة العربية \_ بالقيم التي يحملها \_ فشل بكل اسف، وليس الراهن العربي بكل دمويته وانحطاطه الثقافي ومحاصرته الفرد وحربة العيش والممارسة، وتسلط المؤسسة الدينية، سوى دليل على ذلك. الحديث سيعيدنا الى كتاب ادونيس المرجعي

"الثابت والمتحول" (اربعة اجزاء) الذي اثار حين صدوره في عام 1973 سجالا ادبيا وفكريا لم ينته حتى اليوم. في هذا المشروع المرجعي، درس ادونيس ارتباط الفكر والسياسة بالدين عند المسلمين الاوائل، وصدمة الحداثة، وسلطة الموروث الديني، والصراع بين العقل والنقل، والتحديد والتقليد، اضافة إلى الانقلاب المعرفي الجذري المتمثل في الحركة الصوفية....

مكان لنا، كعرب، في التاريخ الراهن". يختم: "يجب ان نعترف باننا شعوب في طريق الانقراض، كما انقرض السومريون، واليونان العظماء والبابليون والفراعنة والرومان وغيرهم. هناك حضارة تموت لان الذين يحملونها لم تعد لديهم طاقة على المشاركة الخلاقة، لا في بناء انفسهم، ولا في بناء العالم. بهذا المعنى، انا لستُ متبقنا من ان مَن نسميهم "العرب" اليوم، لهم مستقبل يشارك في بناء البشرية". اساس كل هذا الانحطاط بحسب ادونيس هو

هذا الكتاب ما زال يحتفظ براهنيته في زمن عودة السلفيات والتحجر. يعلق ادونيس

بأن ما وصلنا من تاريخنا العربي هو التاريخ

"الذي كتبته السلطة، اي الرجال الفقهاء الذين

خدموا السلطة. كل العمل الثوري الذي قام

به المسلمون مطموس". يرى ان كتابه "الثابت

والمتحول" هو "محاولة بسيطة للاشارة الى هذا

التاريخ المطموس، الذي هو التاريخ الحقيقي

للعرب والحباة العربية، والتشكيك في هذا

التاريخ المرتبط بالسلطة، والذي كان يسمى كل

من ينتقدها كافرا او ملحدا او فاسقا او فاجرا".

من التاريخ الى الراهن من جديد. ادونيس

ليس متفائلا ما آلت اليه الحال العربية. اذ

يعلن بكل اسف: "اذا قيس الشعب وقيس

حضوره مدى ابداعيته التقنية والفلسفية،

ومدى علاقاته او بعمق علاقاته بالاخر، او

مدى قدرته على المشاركة في بناء المستقبل، اذا

قيس تقدم الشعوب بهذه المقاييس، فنحن لا

السلطة السياسية القائمة، والمؤسسة الدينية، والدين الذي يأخذ منحى سلطويا، ووضع المرأة، وعدم الفصل بين ما هو ديني وما هو سياسي وثقافي واجتماعي. لا ينسى ان ينوه هنا بأن ملاحظاته هذه تأتى مع احترامه "الكامل للمتدبنين والاحترام الكامل للدين" بصفته تجربة شخصية، مثل الحب، لا تلزم احدا الا

رحلة متشعبة شيقة في رحاب الفكر والشعر والتاريخ والادب من خلال المسيرة الشخصية والثقافية والابداعية لادونيس. قلما يهم ان وافقنا على افكاره ام لم نوافق. المهم ان "مهيار الدمشقى" يحفز فينا التفكير والتأمل. لعل هذا اكثر ما يحتاج اليه عالمنا العربي اليوم.