يتوقف شادى ريا عند عصر النهضة (1800 ـ

1910) في العالم العربي الذي ترافق مع توق

شعوب المنطقة إلى التحرر من نبر الاستعمار.

شهدت الموسيقي في النصف الاول من القرن التابع عشر نهضة في المدرسة الموسبقية

العربية الحديثة. من رواد هذه الحقية

نذكر محمد شهاب الذي "يعتبر من دعائم

المناحث الموسبقية في القرن التاسع عشر".

هو صاحب كتاب "سفينة شهاب" الذي

ضم 350 موشحا مبنية على مقامات واوزان

وقواف. كما برز محمد عبد الرحيم المشهور

مع بداية القرن العشرين، بدأ الصراع بين

القديم والجديد، والشرق والغرب، وانطلقت

المعاهد الموسيقية في سوريا في الثلاثينات،

ومصر في العشرينات، إلى جانب بدء التدوين

الموسيقي. شهدت تلك الحقبة ايضا مؤتمرا

للموسيقي العربية في مصر عام 1932

لدراسة الانغام والاوزان وكل ما بتعلق

بالموسيقي العربية. من اعلام تلك المرحلة، نذكر ابو خليل القباني ومحمد عثمان وعمر

البطش والشيخ عبده الحمولي والشيخ

عثمان الموصلي وسيد درويش.

بـ"المسلوب"، فكان اول من تغنى بالدور.

## كتاب الشصر

## عن بلاد الرافدين إلى أرض الشاح عروراً بعصر النهضة شادي ريا مستقرئا الحضارات والأديان بالموسيقى

الموسيقي التي توظف اليوم في علاج السرطان والاضطرابات النفسية كالتوحد، كانت في ما مضى حكرا على "الالهة". حقائق مثرة ومهمة نكتشفها في رحلة عبر التاريخ والاديان والحضارات خلف دليل من نوع خاص هو مؤلف كتاب "موسيقات الحضارات والادبان"

> ثلاث سنوات امضاها شادى ربا للخروج بكتابه "موسبقات الحضارات والادبان" (2018 \_ اصدار خاص). الخبير الموسيقي (حاصل على شهادة الماجستير في الموسيقي ومتخصص في العزف على الات النفخ، واستاذ موسيقي في الكونسرفاتوار الوطني في زحلة)، كان طفلا في الجوقة الكنسبة حين بدأت قصته مع الموسيقى. منذ تلك السن، حداه فضول شخصي على معرفة ماذا تعنى الموسيقي السربانية والبيزنطية، والارمنية والقبطية وغيرها، وحبّرته الفوارق بين كل هذه الانواع والمدارس والحضارات. كبر الطفل وكبرت معه الفكرة، الى ان تخصص في الموسيقي البيزنطية التي فتحت له افاقا ونوافذ وابوابا، افضت الى امكنة اخرى

> من الموسيقي البيزنطية، انتقل ريا الى دراسة الموسيقى السريانية، ثم الى الحضارات القديمة الاخرى التي شكلت عماد كتابه الجديد. لعله اول عمل لبناني من نوعه يقارب تاريخ الموسيقي على مر الحضارات والاديان التي شهدها الكوكب، مذيلا بقامّة طويلة من المراجع.

> الملفت ان المرجع الاول الذي استند اليه ريا، في انجاز كتابه، هو الانجبل بعهديه القديم والجديد. في العهد القديم مثلا، يرد ذكر داود الذي كان ماهرا في العزف على العود والمزمار. في تلك المرحلة اخترعوا ايضا الالات الموسيقية. لكن العود لم يكن ذاك الذي نعرفه البوم، بريشته واوتاره السبعة، بل كان داود "يضرب عليه".

اكتشافات مذهلة ومثيرة تصادف القارئ، وهو برتحل في صفحات هذا العمل

الحضارة السومرية يضع مئات السنين، الا ان الموسيقي والغناء كانا بحظيان باهتمام بالغ منذ الاسرة الفرعونية الاولى. يورد المؤلف ان فرعون مصر كان يتمتع ـ تماما كسائر الملوك المرجعى الذي يقدم نظرة شاملة ومقتضبة مثل ملك بابل وملك سومر \_ باعداد كبرة عن: الموسيقي في الحضارات القدمة، في من الموسيقيين. وتشهد على ذلك "نقوش المسيحية واليهودية، الموسيقي السومرية، حدران المعايد، ومدافن القبور الملكية البابلية ومص الفرعونية، البونانية، الفارسية الحافلة بصور الراقصن والعازفين والمغنين". والهندية والصينية والبابانية، العرانية كانت النظرة الى الموسيقى بدأت تتغير مع والبيزنطية والسريانية والارمنية والقبطية بداية الالف السادس قبل الميلاد، خصوصا وكل جهات الارض. كذلك، يتوقف عند عند الحضارة السومرية التي يعتبرها المؤلف الموسيقى في الاسلام بعصوره المختلفة، وصولا إلى الموسيقي العربية في العصم منبع الالهام في الموسيقي. في الحضارتين السومرية والمصرية، لم تعد الموسيقي وسيلة الحديث، والموسيقي الشرقية والشرق عربية، لاسترضاء الالهة وعبادتها وتكرعها فحسب،

في تلك الازمنة، كانت الموسيقي وسيلة لاسترضاء الالهة، وكانت توظف "لاستنزال الضرع والزرع"، وكان الصيادون مثلا يلجأون الى "الترنم بكلمات سحرية لشحن ذواتهم بالقوة والجلد في مطاردة الفريسة والتركيز المطلوب لدقة التصويب بالسهام". هنا، يرى المؤلف ان الحضارة السومرية ـ ام الحضارات ـ كانت الرائدة في المجال الموسيقي. اذ احتلت الموسيقي مكانة اساسية في بلاد الرافدين. كان هؤلاء يستعملون الهارب والمزهر طويل العنق خلال احياء احتفالات الهة الشمس والحرب والخصوبة.

اما في خصوص الصلوات المقدسة، فكانت "تؤديها جوقات حورية تلقت تدريبها في مدارس تابعة لهياكل العبادة". اكثر من ذلك، كان "الكهان بكتبون على الاجر بالخط المسماري النصوص الدينية والعلمية والموسيقية"، فحفظت تلك النصوص الكثير من الصلوات والترانيم الدينية، مع تدوين الموسيقي المصاحبة. اذا، بدأ السومريون باكرا في وضع بنية مؤسسية للموسيقي، كي يبنى عليها التراكم المطلوب والضروري.

وعلى رغم ان ظهور الحضارة في وادى النيل بدا في الالف الرابع قبل الميلاد، اي تاخر عن بل استحالت فنا قامًا في خدمة الانسان ومتعته. فبدأ التطوير الفنى في هذا المجال. المكانة الرفيعة للموسيقي ايضا كانت في صلب الحضارة الاغريقية، خصوصا متى

مع توالى فصول واقسام الكتاب، يلحظ القارئ ان بداية الموسيقي هي فعليا بداية

عرفنا ان كلمة موسيقي هي من اصل يوناني

"موزيس"، وتعود باصلها الى "ميز"، وهو اله

من الهة الفنون عند الاغريق. لاحقا، نظر

الفلاسفة اليونانيون حول اهمية الموسيقي،

اذ رأى ارسطو وافلاطون مثلا ان الموسيقي

وسيلة فعالة لتهذيب النفس واثراء الاخلاق

وسموها في المجتمعات. راح افلاطون الي

اعتبار الموسيقى فنا قامًا في ذاته، واضعا

اياها ضمن ارفع انواع الفنون على الاطلاق

نظرا الى تأثرها على النفس الباطنية والحياة

الانفعالية للانسان. واعتبر ان الشعر يخرج

هزيلا ما لم يترافق مع الموسيقي. حتى انه

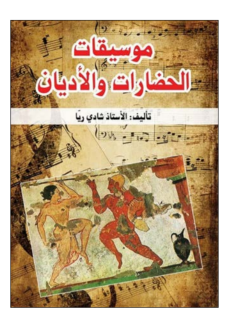
فرض على افراد الشعب اليوناني دراسة الموسيقى وتعلم اصولها وقواعدها بسبب

قدرتها على السمو بالمشاعر والنفس

والدين الذي اعتنقته. كل حضارة كانت تتميز موسيقى والات موسيقية خاصة بها، قبل ان يحدث لاحقا احتكاك بن الحضارات وبالتالي موسيقاها ويرسى نوع من تمازج حضارى موسيقى. هنا، يمكن القول ان العرب تأثروا موسيقيا بالفرس الذين ادركوا باكرا اهمية الموسيقي وقدسوها بعدما اكتشفوا فوائدها النفسية وتأثرها فادخولها في معابدهم وشؤونهم الدينية. وقال هرودوت حوالي سنة 425-484 قبل الميلاد ان "الموسيقى الفارسية كانت من ارقى الموسيقات واحلاهما نغما واشوقها سمعا". هكذا، اتقن الفرس صناعة الموسيقي، وسبقوا الكثير من الامم الى وضع القواعد والاصطلاحات المتعلقة بها. حتى ان اسماء ودرجات السلم الموسيقى الفارسي (سيكاه، شاهناز، راست...) لا تزال معتمدة عند

تشكل كل حضارة، كأنها مرآة لهذه الحضارة

الاتراك والعرب. الاختلاط الاول بن العرب والفرس، جاء في المدينة المنورة حيث تأثر العرب باسراهم من الفرس، وبدأت صناعة الغناء تنتقل الى الذكور من العرب امثال طويس الذي يعتبر اول المغنين العرب. هنا يرى الباحث ان علاقة الاسلام بالموسيقي شهدت مدا وجزرا، مع ان لا كلمة مباشرة في القرآن تحوى نوعا من كراهية للموسيقي. هكذا، شهدت الموسيقي في بداية عهد الخلفاء الراشدين (632 ـ 661 م) هجوما وتجرها من المتشددين، قبل ان تنفرج الامور في عهدي على وعثمان اللذين "تغيرت مظاهر الحياة الاجتماعية عند العرب والمسلمين وشجعوا الموسيقي على انها جزء من حياة الرفاهية". وجاء العصر العباسي (750 ـ 1258) لينعش العلوم والفنون، خصوصا الموسيقي لناحبة الاداء الغنائي والبحوث والدراسات الموسيقية. هكذا، وضع ابن منجم كتابه "رسالة في الموسيقي"، وهو عبارة عن بحث قيم في السلم الموسيقي العربي الذي كان معتمدا حتى القرن الخامس عشر. وكان هذا السلم مشابها للسلم الفيثاغوري الاغريقي، خصوصا وان العرب نهلوا من علوم اليونان بواسطة عملية الترجمة التي بلغت اوجها في القرن التاسع الميلادي. وجاء عهد هارون



غلاف الكتاب.



## استعمل السومريون الهارب والمزهر في احياء احتفالات آلهة الشمس والحرب والخصوبة



الرشيد (786 ـ 809) مليئا بالامجاد والتطور في الثقافة والفن والاداب، ودخلت بلاطه اعظم المواهب على رأسها ابراهيم الموصلي، واسحق الموصلي، وابن جامع وغيرهم. لا بد من ان نذكر هنا ان العرب في العصر الجاهلي مثلا كانوا شغوفين بالموسيقي. الدليل على ذلك هو المعلقات التي كانت تعتمد على الموسيقي، فنجدها في شعر امرئ القيس، وزهير بن ابي سلمى، والاعشى، والنابغة الذبياني، وعنترة وحاتم الطائي.

> يرى المؤلف ان ذلك انما يدل "على تجذر الموسيقى في حياة العرب، وذلك ملمح انفتاح في الروح العربية منذ القديم، واستمر الى ما بعد الاسلام لترافق الموسيقي الاهازيج الروحية والوجدانية الصوفية وغرها".

تتواصل هذه الرحلة في تاريخ الموسيقي وصولا الى العصر الحديث.

طبعا، ورث لبنان الارث الموسيقي والفني لمنطقة بلاد الشام، ولم يكن علك هوية فنية مستقلة، خصوصا وانه على اختلاف الحقبات التاريخية التي مر فيها، لم يكن كيانا مستقلا قامًا في ذاته. اما في خصوص نحت هوية موسيقية لينانية صرف، فهذا الامر لم يبدأ الا مع المدرسة الرحبانية والملحنين الراحلين فيلمون وهبى وزكى ناصيف والمطرب العملاق وديع الصافي بحسب المؤلف. هؤلاء هم الذين صاغوا هوية فنية وحضارية ترافقت مع الشكل الجغرافي النهائي للكيان

على امتداد صفحات الكتاب، يخلص القارئ الى ان الحضارات المتعاقبة جعلت من الموسيقي هوية ولغة، توصل عبرها حمولتها الثقافية وتعبيراتها الى الاخر. الاهم ان الموسيقي في الاصل هي رسالة سلام وتآخ انسانی ورُقی وانفتاح روحی وحضاری، بها نتخاطب بعيدا من التعصب والانغلاق الذي بات سمة الزمن الراهن.